Fraternidade Sacerdotal Sdo Pio X
ply

5> P X

COMUNICADO
DA CASA GENERALICIA

No encontro do ultimo dia 12 de fevereiro entre o Reverendo Padre Pagliarani, Superior-
Geral da Fraternidade Sacerdotal Sao Pio X, e Sua Eminéncia, o cardeal Victor Manuel
Fernandez, Prefeito do Dicastério para a Doutrina da Fé, organizada na sequéncia do
anuncio de futuras consagracoes episcopais para a Fraternidade, este ultimo propusera
“um percurso de didlogo especificamente teoldgico, com uma metodologia bem precisa”,
percurso esse que “teria como objetivo evidenciar (...) os minimos necessarios para a
plena comunhdao com a Igreja catélica”, condicionando tal didlogo a suspensao das
consagracoes episcopais anunciadas.

Atendendo a demanda do Prefeito do Dicastério, o Superior-Geral apresentou sua
proposta aos membros de seu Conselho, e usou do tempo necessario para avalia-la.

Em 18 de fevereiro, o Reverendo Padre Pagliarani enviou sua resposta por escrito ao
Cardeal, acompanhada de diversos anexos e assinada pelos cinco membros do Conselho-
Geral.

Uma vez que a questdo pertence agora a esfera publica, em razdo da comunicacao
redigida pela Santa Sé no dia 12 de fevereiro, parece oportuno tornar publico também o
conteudo desta carta e de seus anexos, a fim de possibilitar que os fiéis interessados
conhecam em seu exato teor a resposta que foi dada.

O Senhor Superior-Geral confia esta situacao a oracdo dos membros da Fraternidade e a
de todos os fiéis. Pede que a oracdo do terco, bem como os sacrificios da Quaresma que
ora comeca, sejam muito especialmente oferecidos na intencao do Santo Padre, para bem
da santa Igreja, e para preparar dignamente as almas para a ceriménia de 1° de julho.

Menzingen, 19 de fevereiro de 2026

Casa Geral - Schloss Schwandegg — CH-6313 Menzingen ZG - T. +41 41757 10 50



Carta do Padre Pagliarani
ao Cardeal Fernandez

Menzingen, 18 de fevereiro de 2026
Quarta-feira de Cinzas

Eminéncia Reverendissima,

Antes de tudo, agradeco-lhe por me ter recebido no ultimo 12 de fevereiro, e também
por ter tornado publico o conteudo de nosso encontro, o que contribui para uma perfeita
transparéncia na comunicacao.

Nao posso deixar de acolher favoravelmente a abertura a uma discussao doutrinal,
manifestada agora pela Santa Sé, pela simples razao de que fui eu mesmo quem a propos
ha exatos sete anos, em carta datada de 17 de janeiro de 2019'. Naquela altura, o
Dicastério nao expressou nenhum interesse real por esse tipo de discussao, com o motivo
— exposto oralmente — de que um acordo doutrinal entre a Santa Sé e a Fraternidade Sao
Pio X era impossivel.

De parte da Fraternidade, uma discussao doutrinal era — e ainda hoje o é — coisa
desejavel e 1til. Com efeito, ainda quando nio se chegue a um entendimento comum,
intercambios fraternos permitem a ambas as partes conhecerem-se melhor mutuamente,
aprimorarem e aprofundarem os préprios argumentos, aquilatarem melhor o espirito e
as intencoes que motivam as posicoes do interlocutor, e sobretudo o seu amor real pela
Verdade, pelas almas e pela Igreja. Isto vale, em qualquer tempo, para ambas as partes.

Era essa, justamente, a minha intencao em 2019, quando sugeri uma discussdao num
momento sereno e pacifico, sem a pressao ou a ameaca de uma eventual excomunhao,
que teria tornado o dialogo um pouco menos livre — 0 que, infelizmente, esta a acontecer
no presente momento.

Por tudo isso, se por um lado certamente me alegro com uma nova abertura ao dialogo
e com uma resposta positiva a minha proposta de 2019, por outro lado ndo posso aceitar,
por razdes de honestidade intelectual e de fidelidade sacerdotal, diante de Deus e diante das
almas, a perspectiva e 0s objetivos em nome dos quais o Dicastério propde uma retomada
do didlogo na situacao atual; nem, tampouco, o adiamento da data de primeiro de julho.

Exponho a Vossa Eminéncia de modo respeitoso as razdes para tal, as quais
acrescentarei algumas consideracoes complementares.

1. Sabemos ambos de antemao que ndo podemos estar de acordo no plano doutrinal,
em particular, no que concerne as orientacoes fundamentais tomadas desde o
Concilio Vaticano II. Tal desacordo, da parte da Fraternidade, ndo se deve a uma mera
divergéncia de ponto de vista, mas a um verdadeiro caso de consciéncia, nascido do
que se tem mostrado como uma ruptura com a Tradicao da Igreja. Esse n6 complexo

1 Cf. Anexo L.



vy

©@
infelizmente se tornou ainda mais inextricavel com os desenvolvimentos doutrinais e
pastorais sobrevindos no decurso dos recentes pontificados.

Nao vejo, portanto, como um processo de didlogo comum poderia resultar em que
viéssemos a determinar juntos o que porventura constitui “os requisitos minimos para
a plena comunhdo com a Igreja catdlica”, uma vez que — como Vossa Eminéncia
mesmo afirmou francamente — os textos do Concilio ndo podem ser corrigidos, nem
a legitimidade da reforma liturgica ser questionada.

2. Supoe-se que com esse didlogo se poderia esclarecer a interpretacdo do Concilio
Vaticano II. Mas esta ja nos foi dada claramente no pds-Concilio e nos sucessivos
documentos da Santa Sé. O Concilio Vaticano II ndo constitui um conjunto de textos
que se possam livremente interpretar: tem sido recebido, desenvolvido e aplicado ha
sessenta anos, pelos papas que se sucederam, segundo orientacoes doutrinais e
pastorais precisas.

Essa leitura oficial expressa-se, por exemplo, em textos maiores como Redemptor
homanis, Ut unum sint, Evangelitc Gaudium ou Amoris leetitia. Manifesta-se,
ademais, na Reforma liturgica, entendida a luz dos principios reafirmados em
Traditionis custodes. Todos estes documentos mostram que o marco doutrinal e
pastoral em que a Santa Sé deseja situar toda e qualquer discussdo esta desde ja

definido.

3. 0O diadlogo proposto apresenta-se hoje em circunstancias que ndao podem ser deixadas
de lado. De fato, vinhamos ha sete anos esperando um acolhimento favoravel da
proposta de discussao doutrinal formulada em 2019. Mais recentemente, escrevemos
por duas vezes ao Santo Padre: primeiro a fim de solicitar uma audiéncia, e a seguir
a fim de expor com clareza e respeito as nossas necessidades e a situacao concreta
da Fraternidade.

Ora, temos que, depois de um longo siléncio, s6 no momento em que se mencionam
as consagracoes episcopais € que se nos propoe a retomada de um didlogo, o qual se
afigura, portanto, dilatério e condicionado. De fato, a mao estendida da abertura ao
didlogo vem infelizmente acompanhada de uma outra mao, ja pronta para infligir
sancoes. Fala-se em ruptura de comunhao, em cisma? e em “graves consequéncias”.
Além do que, tal ameaca se fez publicamente, o que cria uma pressdo dificilmente
compativel com um genuino desejo de intercambios fraternos e de dialogo construtivo.

4. Ademais, nao nos parece possivel encetar um dialogo a fim de definir quais seriam 0s
pontos minimos necessarios para a comunhao eclesial, pela simples razao de que tal
tarefa nao nos compete. Ao longo dos séculos, os critérios de pertencimento a Igreja
foram estabelecidos e definidos pelo Magistério. O que devia ser crido obrigatoriamente
para alguém ser catolico foi sempre ensinado com autoridade, numa fidelidade
constante a Tradicao.

2 A Fraternidade, sem embargo, defende-se de qualquer acusacio de cisma e considera, apoiando-se em
toda a teologia tradicional e no ensinamento constante da Igreja, que uma consagra¢do episcopal nao
autorizada pela Santa Sé, quando ndo é acompanhada nem de uma inten¢do cismatica, nem da colacio da
jurisdicao, ndo constitui uma ruptura da comunhao da Igreja. Cf. Anexo II.



Portanto, ndo vemos como estes critérios poderiam ser objeto de um discernimento
comum por meio do didlogo, nem como poderiam ser hoje reavaliados a ponto de nao
mais corresponderem ao que a Tradicao da Igreja sempre ensinou, e que nos, por
nossa vez, desejamos observar fielmente.

5. Finalmente, se se considera um didlogo que resulte afinal numa declaracao
doutrindria que a Fraternidade possa aceitar, a respeito do Concilio Vaticano II, ndo
podemos ignorar os precedentes historicos dos esforcos dispendidos nesse sentido.
Chamo a atencao de Vossa Eminéncia sobretudo para o mais recente deles: a Santa
Sé e a Fraternidade fizeram um longo percurso de didlogo, comecado em 2009,
particularmente intenso durante dois anos, e depois continuado de maneira mais
esporadica, até 6 de junho de 2017. Durante todos aqueles anos, buscou-se chegar ao
que esse Dicastério agora propoe.

Mas eis que afinal tudo veio a terminar abruptamente, por uma decisdo unilateral do
prefeito da Congregacado para a Doutrina da F'é, o cardeal Miiller, que, em junho de
2017, estabeleceu solenemente, a sua maneira, os “minimos necessarios para a plena
comunhao com a Igreja catolica”, o que incluia explicitamente todo o Concilio e o p6s-
Concilio®. O que mostra que, quem quer que se obstine num didlogo doutrinal
demasiado forcado e sem a serenidade necessaria, acabara, no longo prazo, em vez
de alcancar um resultado satisfatorio, apenas agravando a situacao.

Assim, partilhando da mesma percepcao de que nao podemos chegar a um
entendimento comum quanto a doutrina, parece-me que o tinico ponto em que podemos
coincidir € o da caridade para com as almas e para com a Igreja.

Como cardeal e bispo, Vossa Eminéncia é antes de tudo um pastor: permita-me, pois,
dirigir-me a Vossa Eminéncia nessa condic¢ado. A Fraternidade é uma realidade objetiva:
ela existe. Por essa razao, ao longo dos anos, os Soberanos Pontifices tém levado em
conta sua existéncia e, por meio de atos concretos e significativos, reconhecido o valor
do bem que ela pode operar, ndo obstante a sua situacao canodnica. E por isso também
que estamos hoje mantendo esta conversacao.

z.

E essa mesma Fraternidade que hoje ndo lhe vem pedir outra coisa senao poder
continuar a fazer esse mesmo bem em prol das almas as quais ministra os santos
sacramentos. Nada vem pedir além disso, nenhum privilégio, nem sequer uma
regularizacdo canoénica que, no estado atual das coisas, € impraticavel em razao das
divergéncias doutrinais. A Fraternidade ndao pode abandonar as almas. A necessidade das
sagracoes € uma necessidade concreta no curto prazo para a sobrevivéncia da Tradicao,
a servico da santa Igreja catolica.

Podemos estar de acordo em um ponto: nenhum de nos deseja reabrir velhas feridas.
Nao repetirei aqui tudo o que ja expressamos na carta enderecada ao papa Ledo XIV, da
qual Vossa Eminéncia teve conhecimento direto. Apenas quero sublinhar que, na
presente situacdo, a unica via realmente praticavel é a da caridade.

3 Cf. Anexo III.



oty

©

Ao longo da década passada, o papa Francisco e Vossa Eminéncia mesmo apregoaram
frequentemente “a escuta” e a compreensdo das situacoes particulares, complexas,
excepcionais, alheias aos esquemas comuns. Desejaram também um uso do direito que
seja sempre pastoral, flexivel e razoavel, sem a intencao de tudo resolver por
automatismos juridicos e esquemas preestabelecidos. A Fraternidade nao lhe pede outra
coisa no momento presente — e sobretudo ndo o pede para si mesma: pede-o em prol

dessas almas que, como ja temos asseverado ao Santo Padre, nio nos inspiram outro
desejo que o de fazer delas verdadeiros filhos da Igreja romana.

Por fim, ha um segundo ponto em que estamos de acordo e que deve ser motivo de
animo para noés: o tempo que nos separa do dia primeiro de julho é o tempo da oracao. E
um momento em que imploramos ao Céu uma graca especial e, da parte da Santa Sé,
alguma compreensdo. Rogo ao Espirito Santo especialmente por Vossa Eminéncia e rogo
também — ndo o tome como provocacao — a sua esposa santissima, a Medianeira de todas
as gracas.

Quero agradecer-lhe sinceramente pela atencdo que me tem concedido, bem como
pelo interesse com que puder considerar esta questao.

Rogo a Vossa Eminéncia Reverendissima que aceite os protestos de minha mais alta
estima e dedicacdo no Senhor.

Davide Pagliarani

Superior-Geral

+ Alfonso de Galarreta Christian Bouchacourt
Primeiro Assistente-Geral Segundo Assistente-Geral
+ Bernard Fellay Franz Schmidberger
Primeiro Conselheiro-Geral Segundo Conselheiro-Geral
Antigo Superior-Geral Antigo Superior-Geral

Anexo I: Carta do Padre Pagliarani a Dom Pozzo, de 17 de janeiro de 2019
Anexo II: Ordem e jurisdicdo: improcedéncia da acusacao de cisma
Anexo III: Carta do Cardeal Miiller a Dom Fellay, de 6 de junho de 2017



Anexo I
Carta do Padre Pagliarani a Dom Pozzo, de 17 de janeiro de 2019

Exceléncia Reverendissima,

Desde ja gostaria de lhe agradecer pela benévola atencdo que tem manifestado em todos estes
anos para com a Fraternidade Sdo Pio X, bem como pela boa acolhida que me dispensou quando
de nosso encontro de 22 de novembro de 2018. Minha gratidio se estende, naturalmente,
também a S. Em.?* o cardeal Ladaria.

Seguindo o que foi acordado naquele encontro, escrevo-lhe a respeito das discussoes teoldgicas
previstas. Com relacdo ao que fizemos no passado, proponho que se dé preferéncia a uma
correspondéncia escrita a ser mantida regularmente entre tedlogos da Santa Sé e da
Fraternidade, com a previsdo de, digamos, dois encontros anuais.

Os interlocutores que proponho por parte da Fraternidade sio sacerdotes aptos para a discussdo
doutrinal. Trata-se dos Reverendos padres Arnaud Sélégny, Guillaume Gaud e Jean-Michel
Gleize. Existe a previsdo, ademais, de que o padre Sélégny venha dentro em breve a residir na
Casa Generalicia, o que possibilitara que se mantenha uma relacdo mais estreita entre nés. Isso
nao impede que outros confrades possam também dar a sua contribuicao.

Penso que seria bom considerar desde ja a possibilidade de publicar o resultado destas
discussoes. A ideia me veio ao ler a transcricido do que se dissera durante o seu encontro com
meu predecessor em 28 de fevereiro de 2018. V. Eminéncia mesmo expressava o desejo de que
se fizesse tal publicacio. E esta a razdo por que me permito fazer tal sugestdo. Mas deixo a seu
critério indicar a maneira de publicar sinteses respectivas de nossas discussoes, se lhe parecer
razoavel.

Quanto aos temas das discussdes, creio que seria de bom alvitre que abrangessem tanto o
Concilio como o Magistério posterior. Com efeito, no desenvolvimento pés-conciliar, existem
muitos elementos que permitem esclarecer a verdadeira interpretacdo a ser dada ao Concilio:
donde a importancia de incluir neste intercambio o Magistério p6s-conciliar.

Proponho portanto a seguinte lista, que deveria permitir-nos cobrir quase a totalidade dos temas
a serem tratados:

1. Os fundamentos eclesiolégicos do ecumenismo;

A préatica do ecumenismo pela hierarquia da Igreja;

Os fundamentos e os objetivos do didlogo interreligioso;

A salvacdo dos judeus de acordo com o Magistério atual,

A nova concepgao do sacerddcio: seus fundamentos teoldgicos e suas consequéncias

litargicas;

6. O ministério petrino a luz de Apostolos Suos, Ut Unum Sint e de outros ensinamentos
de Joao Paulo I,

7. A sinodalidade no marco do Magistério atual;

8. A doutrina atual acerca da moral conjugal,

9. O primado e o papel da consciéncia no Magistério conciliar e no pés-conciliar.

ouk L

Espero que isto corresponda também as suas expectativas.

Rogo a Vossa Eminéncia Reverendissima aceitar o testemunho de meus respeitos in Domino.

Don Davide Pagliarani



Anexo II
Ordem e jurisdicdo: improcedéncia da acusacao de cisma

A constituicao Lumen gentium sobre a Igreja enuncia no capitulo III, no n.° 21, que o poder de
jurisdicdo é conferido pela consagracdo episcopal ao mesmo tempo que o poder de ordem. O
decreto Christus Dominus, sobre a funcao pastoral dos bispos na Igreja, enuncia o mesmo, em
seu Preambulo, no n.° 3. A mesma afirmacio é retomada pelo Cédigo de Direito Canoénico de
1983, no canon 375, § 2. Ora, na Igreja, a recepcao do poder episcopal de jurisdicdo depende, de
direito divino, da vontade do Papa, sendo que o cisma se define precisamente como o ato daquele
que se arroga uma jurisdi¢do de maneira autdbnoma e sem levar em conta a vontade do Papa. Dai
que, segundo esses documentos, uma consagracao episcopal realizada contra a vontade do Papa
seria necessariamente um ato cismatico.

Tal argumentacdo, que pretende se conclua serem cismaticas as consagracoes episcopais a serem
realizadas dentro da Fraternidade, repousa toda ela no postulado do Concilio Vaticano II,
segundo o qual a consagracdo episcopal confere a um sé tempo o poder de ordem e o de jurisdi¢ao.

Temos porém que, no entender de pastores e de teélogos cuja autoridade era reconhecida na
altura do Concilio Vaticano II, esse postulado nio é tradicional e carece de fundamento seguro.
Durante o Concilio, o cardeal Browne e Dom Luigi Carli demonstraram-no em suas observacoes
escritas a margem do esquema da futura constituicdo Lumen gentium. Assim também Dom
Dino Staffa, apoiando-se nos dados mais consolidados da Tradicao.

Pio XII declarou em trés ocasides, a saber, em Mystict corporis em 1943, em Ad Sinarum
gentem em 1954 e em Ad Apostolorum principis em 1958, que o poder episcopal ordinario de
governo de que gozam os bispos, e que estes exercem debaixo da autoridade do Soberano
Pontifice, lThes é comunicado de maneira imediata — ou seja, sem intermédio da consagracao
episcopal — pelo préprio Soberano Pontifice: “immediate sibt ab eodem Pontifice Summo
impertita”. Se esse poder lhes é conferido de maneira imediata por simples ato da vontade do
Papa, ndo vemos como poderia ele decorrer da consagracao.

E tanto mais que a maioria dos tedlogos e canonistas negam em absoluto que a consagracao
episcopal dé o poder de jurisdigao.

E a disciplina da Igreja contradiz tal tese. De fato, se o poder de jurisdicdo é conferido pela
consagracdo, como pode ser que um Soberano Pontifice eleito, que nfdo tenha ainda sido
consagrado bispo, possui de direito divino a plenitude do poder de jurisdicdo, bem como a
infalibilidade, a contar do exato instante em que aceita a sua eleicdo? Segundo o mesmo
raciocinio, se é a consagracdo que da a jurisdicdo, os bispos residentes nomeados, mas ainda nao
consagrados, por mais que se encontrem estabelecidos a frente de suas dioceses como
verdadeiros pastores, ndo teriam nenhum poder de jurisdicdo e nenhum direito de participar de
um concilio, quando na realidade gozam perfeitamente de ambas as prerrogativas, mesmo antes
de sua consagracdo episcopal. Quanto aos bispos auxiliares, estes ficaram durante séculos
privados do exercicio de um poder de jurisdicdo que, segundo Lumen gentium, haviam recebido
em virtude de sua consagracao.

Se objetarem que a sagracdo confere ja um poder de jurisdicdo propriamente dito, mas que
requer a intervencdo do Papa para poder ser exercido concretamente, respondemos que tal
distin¢ao € artificiosa, pois que Pio XII diz claramente que é o poder de jurisdi¢cdo em sua esséncia
o que é diretamente comunicado pelo Papa, o qual ndo se limita, portanto, apenas a cumprir um
requisito para o bom exercicio desse poder.

Portanto, os bispos que serdo consagrados em 1° de julho préximo como auxiliares da
Fraternidade néo se arrogarao nenhuma jurisdi¢ao contra a vontade do Papa, nem serdo de modo
algum cismaticos.



Anexo III
Carta do cardeal Miiller a Dom Fellay, de 6 de junho de 2017

Exceléncia,

Como o senhor sabe, o Papa Francisco manifestou, em diversas ocasides, sua boa vontade para
com a Fraternidade Sacerdotal de Vossa Exceléncia, em particular outorgando a todos os
sacerdotes membros dela a faculdade de confessar de maneira valida os fiéis, e autorizando os
Ordinarios de cada local a concederem licencas para a celebracdo de matrimoénios dos fiéis que
seguem a atividade pastoral na Fraternidade de Vossa Exceléncia. Por outro lado, prossegue a
discussdo acerca das questdes atinentes ao pleno restabelecimento da comunhio dessa
Fraternidade com a Igreja catolica.

Nesse sentido, com a aprovacdo do Soberano Pontifice, julguei necessario submeter a Sessdo
Ordinaria de nossa Congregacao, reunida no ltimo 10 de maio, o texto da Declaracdo doutrinal
transmitida a Vossa Exceléncia durante o encontro de 13 de junho de 2016, como condicdo
necessaria em vista do pleno restabelecimento da comunhio. Comunico, a este respeito, as
decisdes unanimes de todos os Membros de nosso Dicastério:

1. E preciso exigir dos membros da Fraternidade Sacerdotal Sdo Pio X a adesdo a nova
féormula da Professio fidet datada de 1988. Por conseguinte, ndo é mais suficiente pedir-
lhes que pronunciem a Professio fidet de 1962.

2. 0O novo texto da Declaracdo doutrinal deve incluir um paragrafo onde os signatarios
declarem, de maneira explicita, sua aceitacio dos ensinamentos do Concilio Vaticano Il e
daqueles do periodo pdés-conciliar, dando a tais afirmacdes doutrinais o grau de adesdo
que lhes é devido.

3. Os membros da Fraternidade Sacerdotal Sdo Pio X devem reconhecer nio apenas a
validade, como também a legitimidade do Rito da Santa Missa e dos Sacramentos,
segundo os livros litirgicos promulgados depois do Concilio Vaticano II.

Durante a Audiéncia concedida ao Cardeal Prefeito, em 20 de maio de 2017, o Soberano Pontifice
aprovou estas decisoes.

Ao comunica-las a Vossa Exceléncia, ficaria muito grato se as levasse ao conhecimento dos
membros da Fraternidade Sacerdotal Sdo Pio X.

Afiancando-lhe que pode contar com minhas oracdes nessa delicada missio, rogo-lhe que aceite
os protestos de minha estima e apreco no Senhor.

Gerhard Card. Miiller, Prefeito



