
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Casa Geral – Schloss Schwandegg – CH-6313 Menzingen ZG – T. +41 41 757 10 50  

COMUNICADO 
DA CASA GENERALÍCIA 

No encontro do último dia 12 de fevereiro entre o Reverendo Padre Pagliarani, Superior-
Geral da Fraternidade Sacerdotal São Pio X, e Sua Eminência, o cardeal Víctor Manuel 
Fernández, Prefeito do Dicastério para a Doutrina da Fé, organizada na sequência do 
anúncio de futuras consagrações episcopais para a Fraternidade, este último propusera 
“um percurso de diálogo especificamente teológico, com uma metodologia bem precisa”, 
percurso esse que “teria como objetivo evidenciar (...) os mínimos necessários para a 
plena comunhão com a Igreja católica”, condicionando tal diálogo à suspensão das 
consagrações episcopais anunciadas. 

Atendendo à demanda do Prefeito do Dicastério, o Superior-Geral apresentou sua 
proposta aos membros de seu Conselho, e usou do tempo necessário para avaliá-la. 

Em 18 de fevereiro, o Reverendo Padre Pagliarani enviou sua resposta por escrito ao 
Cardeal, acompanhada de diversos anexos e assinada pelos cinco membros do Conselho-
Geral. 

Uma vez que a questão pertence agora à esfera pública, em razão da comunicação 
redigida pela Santa Sé no dia 12 de fevereiro, parece oportuno tornar público também o 
conteúdo desta carta e de seus anexos, a fim de possibilitar que os fiéis interessados 
conheçam em seu exato teor a resposta que foi dada. 

O Senhor Superior-Geral confia esta situação à oração dos membros da Fraternidade e à 
de todos os fiéis. Pede que a oração do terço, bem como os sacrifícios da Quaresma que 
ora começa, sejam muito especialmente oferecidos na intenção do Santo Padre, para bem 
da santa Igreja, e para preparar dignamente as almas para a cerimônia de 1º de julho. 

Menzingen, 19 de fevereiro de 2026 
  



 

 

Carta do Padre Pagliarani 
ao Cardeal Fernández 

Menzingen, 18 de fevereiro de 2026 

Quarta-feira de Cinzas 

Eminência Reverendíssima, 

Antes de tudo, agradeço-lhe por me ter recebido no último 12 de fevereiro, e também 
por ter tornado público o conteúdo de nosso encontro, o que contribui para uma perfeita 
transparência na comunicação. 

Não posso deixar de acolher favoravelmente a abertura a uma discussão doutrinal, 
manifestada agora pela Santa Sé, pela simples razão de que fui eu mesmo quem a propôs 
há exatos sete anos, em carta datada de 17 de janeiro de 20191. Naquela altura, o 
Dicastério não expressou nenhum interesse real por esse tipo de discussão, com o motivo 
– exposto oralmente – de que um acordo doutrinal entre a Santa Sé e a Fraternidade São 
Pio X era impossível. 

De parte da Fraternidade, uma discussão doutrinal era – e ainda hoje o é – coisa 
desejável e útil. Com efeito, ainda quando não se chegue a um entendimento comum, 
intercâmbios fraternos permitem a ambas as partes conhecerem-se melhor mutuamente, 
aprimorarem e aprofundarem os próprios argumentos, aquilatarem melhor o espírito e 
as intenções que motivam as posições do interlocutor, e sobretudo o seu amor real pela 
Verdade, pelas almas e pela Igreja. Isto vale, em qualquer tempo, para ambas as partes.  

Era essa, justamente, a minha intenção em 2019, quando sugeri uma discussão num 
momento sereno e pacífico, sem a pressão ou a ameaça de uma eventual excomunhão, 
que teria tornado o diálogo um pouco menos livre – o que, infelizmente, está a acontecer 
no presente momento. 

Por tudo isso, se por um lado certamente me alegro com uma nova abertura ao diálogo 
e com uma resposta positiva à minha proposta de 2019, por outro lado não posso aceitar, 
por razões de honestidade intelectual e de fidelidade sacerdotal, diante de Deus e diante das 
almas, a perspectiva e os objetivos em nome dos quais o Dicastério propõe uma retomada 
do diálogo na situação atual; nem, tampouco, o adiamento da data de primeiro de julho. 

Exponho a Vossa Eminência de modo respeitoso as razões para tal, às quais 
acrescentarei algumas considerações complementares. 

1. Sabemos ambos de antemão que não podemos estar de acordo no plano doutrinal, 
em particular, no que concerne às orientações fundamentais tomadas desde o 
Concílio Vaticano II. Tal desacordo, da parte da Fraternidade, não se deve a uma mera 
divergência de ponto de vista, mas a um verdadeiro caso de consciência, nascido do 
que se tem mostrado como uma ruptura com a Tradição da Igreja. Esse nó complexo 

 
1 Cf. Anexo I. 



 

 

infelizmente se tornou ainda mais inextricável com os desenvolvimentos doutrinais e 
pastorais sobrevindos no decurso dos recentes pontificados.  

Não vejo, portanto, como um processo de diálogo comum poderia resultar em que 
viéssemos a determinar juntos o que porventura constitui “os requisitos mínimos para 
a plena comunhão com a Igreja católica”, uma vez que – como Vossa Eminência 
mesmo afirmou francamente – os textos do Concílio não podem ser corrigidos, nem 
a legitimidade da reforma litúrgica ser questionada. 

2. Supõe-se que com esse diálogo se poderia esclarecer a interpretação do Concílio 
Vaticano II. Mas esta já nos foi dada claramente no pós-Concílio e nos sucessivos 
documentos da Santa Sé. O Concílio Vaticano II não constitui um conjunto de textos 
que se possam livremente interpretar: tem sido recebido, desenvolvido e aplicado há 
sessenta anos, pelos papas que se sucederam, segundo orientações doutrinais e 
pastorais precisas. 

Essa leitura oficial expressa-se, por exemplo, em textos maiores como Redemptor 
hominis, Ut unum sint, Evangelii Gaudium ou Amoris lætitia. Manifesta-se, 
ademais, na Reforma litúrgica, entendida à luz dos princípios reafirmados em 
Traditionis custodes. Todos estes documentos mostram que o marco doutrinal e 
pastoral em que a Santa Sé deseja situar toda e qualquer discussão está desde já 
definido. 

3. O diálogo proposto apresenta-se hoje em circunstâncias que não podem ser deixadas 
de lado. De fato, vínhamos há sete anos esperando um acolhimento favorável da 
proposta de discussão doutrinal formulada em 2019. Mais recentemente, escrevemos 
por duas vezes ao Santo Padre: primeiro a fim de solicitar uma audiência, e a seguir 
a fim de expor com clareza e respeito as nossas necessidades e a situação concreta 
da Fraternidade.  

Ora, temos que, depois de um longo silêncio, só no momento em que se mencionam 
as consagrações episcopais é que se nos propõe a retomada de um diálogo, o qual se 
afigura, portanto, dilatório e condicionado. De fato, a mão estendida da abertura ao 
diálogo vem infelizmente acompanhada de uma outra mão, já pronta para infligir 
sanções. Fala-se em ruptura de comunhão, em cisma2 e em “graves consequências”. 
Além do que, tal ameaça se fez publicamente, o que cria uma pressão dificilmente 
compatível com um genuíno desejo de intercâmbios fraternos e de diálogo construtivo.  

4. Ademais, não nos parece possível encetar um diálogo a fim de definir quais seriam os 
pontos mínimos necessários para a comunhão eclesial, pela simples razão de que tal 
tarefa não nos compete. Ao longo dos séculos, os critérios de pertencimento à Igreja 
foram estabelecidos e definidos pelo Magistério. O que devia ser crido obrigatoriamente 
para alguém ser católico foi sempre ensinado com autoridade, numa fidelidade 
constante à Tradição. 

 
2 A Fraternidade, sem embargo, defende-se de qualquer acusação de cisma e considera, apoiando-se em 
toda a teologia tradicional e no ensinamento constante da Igreja, que uma consagração episcopal não 
autorizada pela Santa Sé, quando não é acompanhada nem de uma intenção cismática, nem da colação da 
jurisdição, não constitui uma ruptura da comunhão da Igreja. Cf. Anexo II. 



 

 

Portanto, não vemos como estes critérios poderiam ser objeto de um discernimento 
comum por meio do diálogo, nem como poderiam ser hoje reavaliados a ponto de não 
mais corresponderem ao que a Tradição da Igreja sempre ensinou, e que nós, por 
nossa vez, desejamos observar fielmente. 

5. Finalmente, se se considera um diálogo que resulte afinal numa declaração 
doutrinária que a Fraternidade possa aceitar, a respeito do Concílio Vaticano II, não 
podemos ignorar os precedentes históricos dos esforços dispendidos nesse sentido. 
Chamo a atenção de Vossa Eminência sobretudo para o mais recente deles: a Santa 
Sé e a Fraternidade fizeram um longo percurso de diálogo, começado em 2009, 
particularmente intenso durante dois anos, e depois continuado de maneira mais 
esporádica, até 6 de junho de 2017. Durante todos aqueles anos, buscou-se chegar ao 
que esse Dicastério agora propõe.  

Mas eis que afinal tudo veio a terminar abruptamente, por uma decisão unilateral do 
prefeito da Congregação para a Doutrina da Fé, o cardeal Müller, que, em junho de 
2017, estabeleceu solenemente, à sua maneira, os “mínimos necessários para a plena 
comunhão com a Igreja católica”, o que incluía explicitamente todo o Concílio e o pós-
Concílio 3 . O que mostra que, quem quer que se obstine num diálogo doutrinal 
demasiado forçado e sem a serenidade necessária, acabará, no longo prazo, em vez 
de alcançar um resultado satisfatório, apenas agravando a situação. 

 

Assim, partilhando da mesma percepção de que não podemos chegar a um 
entendimento comum quanto à doutrina, parece-me que o único ponto em que podemos 
coincidir é o da caridade para com as almas e para com a Igreja. 

Como cardeal e bispo, Vossa Eminência é antes de tudo um pastor: permita-me, pois, 
dirigir-me a Vossa Eminência nessa condição. A Fraternidade é uma realidade objetiva: 
ela existe. Por essa razão, ao longo dos anos, os Soberanos Pontífices têm levado em 
conta sua existência e, por meio de atos concretos e significativos, reconhecido o valor 
do bem que ela pode operar, não obstante a sua situação canônica. É por isso também 
que estamos hoje mantendo esta conversação. 

 É essa mesma Fraternidade que hoje não lhe vem pedir outra coisa senão poder 
continuar a fazer esse mesmo bem em prol das almas às quais ministra os santos 
sacramentos. Nada vem pedir além disso, nenhum privilégio, nem sequer uma 
regularização canônica que, no estado atual das coisas, é impraticável em razão das 
divergências doutrinais. A Fraternidade não pode abandonar as almas. A necessidade das 
sagrações é uma necessidade concreta no curto prazo para a sobrevivência da Tradição, 
a serviço da santa Igreja católica. 

Podemos estar de acordo em um ponto: nenhum de nós deseja reabrir velhas feridas. 
Não repetirei aqui tudo o que já expressamos na carta endereçada ao papa Leão XIV, da 
qual Vossa Eminência teve conhecimento direto. Apenas quero sublinhar que, na 
presente situação, a única via realmente praticável é a da caridade. 

 
3 Cf. Anexo III. 



 

 

Ao longo da década passada, o papa Francisco e Vossa Eminência mesmo apregoaram 
frequentemente “a escuta” e a compreensão das situações particulares, complexas, 
excepcionais, alheias aos esquemas comuns. Desejaram também um uso do direito que 
seja sempre pastoral, flexível e razoável, sem a intenção de tudo resolver por 
automatismos jurídicos e esquemas preestabelecidos. A Fraternidade não lhe pede outra 
coisa no momento presente – e sobretudo não o pede para si mesma: pede-o em prol 
dessas almas que, como já temos asseverado ao Santo Padre, não nos inspiram outro 
desejo que o de fazer delas verdadeiros filhos da Igreja romana. 

Por fim, há um segundo ponto em que estamos de acordo e que deve ser motivo de 
ânimo para nós: o tempo que nos separa do dia primeiro de julho é o tempo da oração. É 
um momento em que imploramos ao Céu uma graça especial e, da parte da Santa Sé, 
alguma compreensão. Rogo ao Espírito Santo especialmente por Vossa Eminência e rogo 
também – não o tome como provocação – à sua esposa santíssima, a Medianeira de todas 
as graças. 

Quero agradecer-lhe sinceramente pela atenção que me tem concedido, bem como 
pelo interesse com que puder considerar esta questão. 

Rogo a Vossa Eminência Reverendíssima que aceite os protestos de minha mais alta 
estima e dedicação no Senhor. 

 

Davide Pagliarani  
Superior-Geral 

  + Alfonso de Galarreta Christian Bouchacourt 

  Primeiro Assistente-Geral Segundo Assistente-Geral 

 + Bernard Fellay   Franz Schmidberger 
 Primeiro Conselheiro-Geral   Segundo Conselheiro-Geral 
 Antigo Superior-Geral   Antigo Superior-Geral 

 

 

 

Anexo I: Carta do Padre Pagliarani a Dom Pozzo, de 17 de janeiro de 2019 
Anexo II: Ordem e jurisdição: improcedência da acusação de cisma 
Anexo III: Carta do Cardeal Müller a Dom Fellay, de 6 de junho de 2017 
  



 

 

Anexo I 
Carta do Padre Pagliarani a Dom Pozzo, de 17 de janeiro de 2019 

Excelência Reverendíssima, 

Desde já gostaria de lhe agradecer pela benévola atenção que tem manifestado em todos estes 
anos para com a Fraternidade São Pio X, bem como pela boa acolhida que me dispensou quando 
de nosso encontro de 22 de novembro de 2018. Minha gratidão se estende, naturalmente, 
também a S. Em.ª o cardeal Ladaria. 

Seguindo o que foi acordado naquele encontro, escrevo-lhe a respeito das discussões teológicas 
previstas. Com relação ao que fizemos no passado, proponho que se dê preferência a uma 
correspondência escrita a ser mantida regularmente entre teólogos da Santa Sé e da 
Fraternidade, com a previsão de, digamos, dois encontros anuais.  

Os interlocutores que proponho por parte da Fraternidade são sacerdotes aptos para a discussão 
doutrinal. Trata-se dos Reverendos padres Arnaud Sélégny, Guillaume Gaud e Jean-Michel 
Gleize. Existe a previsão, ademais, de que o padre Sélégny venha dentro em breve a residir na 
Casa Generalícia, o que possibilitará que se mantenha uma relação mais estreita entre nós. Isso 
não impede que outros confrades possam também dar a sua contribuição. 

Penso que seria bom considerar desde já a possibilidade de publicar o resultado destas 
discussões. A ideia me veio ao ler a transcrição do que se dissera durante o seu encontro com 
meu predecessor em 28 de fevereiro de 2018. V. Eminência mesmo expressava o desejo de que 
se fizesse tal publicação. É esta a razão por que me permito fazer tal sugestão. Mas deixo a seu 
critério indicar a maneira de publicar sínteses respectivas de nossas discussões, se lhe parecer 
razoável. 

Quanto aos temas das discussões, creio que seria de bom alvitre que abrangessem tanto o 
Concílio como o Magistério posterior. Com efeito, no desenvolvimento pós-conciliar, existem 
muitos elementos que permitem esclarecer a verdadeira interpretação a ser dada ao Concílio: 
donde a importância de incluir neste intercâmbio o Magistério pós-conciliar. 

Proponho portanto a seguinte lista, que deveria permitir-nos cobrir quase a totalidade dos temas 
a serem tratados: 

1. Os fundamentos eclesiológicos do ecumenismo; 
2. A prática do ecumenismo pela hierarquia da Igreja; 
3. Os fundamentos e os objetivos do diálogo interreligioso; 
4. A salvação dos judeus de acordo com o Magistério atual; 
5. A nova concepção do sacerdócio: seus fundamentos teológicos e suas consequências 

litúrgicas; 
6. O ministério petrino à luz de Apostolos Suos, Ut Unum Sint e de outros ensinamentos 

de João Paulo II; 
7. A sinodalidade no marco do Magistério atual; 
8. A doutrina atual acerca da moral conjugal; 
9. O primado e o papel da consciência no Magistério conciliar e no pós-conciliar. 

Espero que isto corresponda também às suas expectativas. 

Rogo a Vossa Eminência Reverendíssima aceitar o testemunho de meus respeitos in Domino. 

Don Davide Pagliarani  



 

 

Anexo II  
Ordem e jurisdição: improcedência da acusação de cisma 

A constituição Lumen gentium sobre a Igreja enuncia no capítulo III, no n.º 21, que o poder de 
jurisdição é conferido pela consagração episcopal ao mesmo tempo que o poder de ordem. O 
decreto Christus Dominus, sobre a função pastoral dos bispos na Igreja, enuncia o mesmo, em 
seu Preâmbulo, no n.º 3. A mesma afirmação é retomada pelo Código de Direito Canônico de 
1983, no cânon 375, § 2. Ora, na Igreja, a recepção do poder episcopal de jurisdição depende, de 
direito divino, da vontade do Papa, sendo que o cisma se define precisamente como o ato daquele 
que se arroga uma jurisdição de maneira autônoma e sem levar em conta a vontade do Papa. Daí 
que, segundo esses documentos, uma consagração episcopal realizada contra a vontade do Papa 
seria necessariamente um ato cismático. 

Tal argumentação, que pretende se conclua serem cismáticas as consagrações episcopais a serem 
realizadas dentro da Fraternidade, repousa toda ela no postulado do Concílio Vaticano II, 
segundo o qual a consagração episcopal confere a um só tempo o poder de ordem e o de jurisdição. 

Temos porém que, no entender de pastores e de teólogos cuja autoridade era reconhecida na 
altura do Concílio Vaticano II, esse postulado não é tradicional e carece de fundamento seguro. 
Durante o Concílio, o cardeal Browne e Dom Luigi Carli demonstraram-no em suas observações 
escritas à margem do esquema da futura constituição Lumen gentium. Assim também Dom 
Dino Staffa, apoiando-se nos dados mais consolidados da Tradição. 

Pio XII declarou em três ocasiões, a saber, em Mystici corporis em 1943, em Ad Sinarum 
gentem em 1954 e em Ad Apostolorum principis em 1958, que o poder episcopal ordinário de 
governo de que gozam os bispos, e que estes exercem debaixo da autoridade do Soberano 
Pontífice, lhes é comunicado de maneira imediata – ou seja, sem intermédio da consagração 
episcopal – pelo próprio Soberano Pontífice: “immediate sibi ab eodem Pontifice Summo 
impertita”. Se esse poder lhes é conferido de maneira imediata por simples ato da vontade do 
Papa, não vemos como poderia ele decorrer da consagração. 

E tanto mais que a maioria dos teólogos e canonistas negam em absoluto que a consagração 
episcopal dê o poder de jurisdição. 

E a disciplina da Igreja contradiz tal tese. De fato, se o poder de jurisdição é conferido pela 
consagração, como pode ser que um Soberano Pontífice eleito, que não tenha ainda sido 
consagrado bispo, possui de direito divino a plenitude do poder de jurisdição, bem como a 
infalibilidade, a contar do exato instante em que aceita a sua eleição? Segundo o mesmo 
raciocínio, se é a consagração que dá a jurisdição, os bispos residentes nomeados, mas ainda não 
consagrados, por mais que se encontrem estabelecidos à frente de suas dioceses como 
verdadeiros pastores, não teriam nenhum poder de jurisdição e nenhum direito de participar de 
um concílio, quando na realidade gozam perfeitamente de ambas as prerrogativas, mesmo antes 
de sua consagração episcopal. Quanto aos bispos auxiliares, estes ficaram durante séculos 
privados do exercício de um poder de jurisdição que, segundo Lumen gentium, haviam recebido 
em virtude de sua consagração. 

Se objetarem que a sagração confere já um poder de jurisdição propriamente dito, mas que 
requer a intervenção do Papa para poder ser exercido concretamente, respondemos que tal 
distinção é artificiosa, pois que Pio XII diz claramente que é o poder de jurisdição em sua essência 
o que é diretamente comunicado pelo Papa, o qual não se limita, portanto, apenas a cumprir um 
requisito para o bom exercício desse poder. 

Portanto, os bispos que serão consagrados em 1º de julho próximo como auxiliares da 
Fraternidade não se arrogarão nenhuma jurisdição contra a vontade do Papa, nem serão de modo 
algum cismáticos.  



 

 

Anexo III 
Carta do cardeal Müller a Dom Fellay, de 6 de junho de 2017 

Excelência, 

Como o senhor sabe, o Papa Francisco manifestou, em diversas ocasiões, sua boa vontade para 
com a Fraternidade Sacerdotal de Vossa Excelência, em particular outorgando a todos os 
sacerdotes membros dela a faculdade de confessar de maneira válida os fiéis, e autorizando os 
Ordinários de cada local a concederem licenças para a celebração de matrimônios dos fiéis que 
seguem a atividade pastoral na Fraternidade de Vossa Excelência. Por outro lado, prossegue a 
discussão acerca das questões atinentes ao pleno restabelecimento da comunhão dessa 
Fraternidade com a Igreja católica. 

Nesse sentido, com a aprovação do Soberano Pontífice, julguei necessário submeter à Sessão 
Ordinária de nossa Congregação, reunida no último 10 de maio, o texto da Declaração doutrinal 
transmitida a Vossa Excelência durante o encontro de 13 de junho de 2016, como condição 
necessária em vista do pleno restabelecimento da comunhão. Comunico, a este respeito, as 
decisões unânimes de todos os Membros de nosso Dicastério: 

1. É preciso exigir dos membros da Fraternidade Sacerdotal São Pio X a adesão à nova 
fórmula da Professio fidei datada de 1988. Por conseguinte, não é mais suficiente pedir-
lhes que pronunciem a Professio fidei de 1962. 

2. O novo texto da Declaração doutrinal deve incluir um parágrafo onde os signatários 
declarem, de maneira explícita, sua aceitação dos ensinamentos do Concílio Vaticano II e 
daqueles do período pós-conciliar, dando a tais afirmações doutrinais o grau de adesão 
que lhes é devido. 

3. Os membros da Fraternidade Sacerdotal São Pio X devem reconhecer não apenas a 
validade, como também a legitimidade do Rito da Santa Missa e dos Sacramentos, 
segundo os livros litúrgicos promulgados depois do Concílio Vaticano II. 

Durante a Audiência concedida ao Cardeal Prefeito, em 20 de maio de 2017, o Soberano Pontífice 
aprovou estas decisões. 

Ao comunicá-las a Vossa Excelência, ficaria muito grato se as levasse ao conhecimento dos 
membros da Fraternidade Sacerdotal São Pio X. 

Afiançando-lhe que pode contar com minhas orações nessa delicada missão, rogo-lhe que aceite 
os protestos de minha estima e apreço no Senhor. 

Gerhard Card. Müller, Prefeito 

 

 


