
 

 

 

 

 

 

Entrevista com o Superior-Geral  
da Fraternidade Sacerdotal São Pio X 

«Suprema lex, salus animarum» 

“‘A lei suprema é a salvação das almas.’ É deste princípio superior que depende, em 
última instância, toda a legitimidade do nosso apostolado.” 

1. FSSPX.News: Senhor Superior-Geral, o senhor acaba de anunciar publicamente a sua intenção de 
realizar as sagrações episcopais para a Fraternidade São Pio X no próximo dia 1° de julho. Por 
que fazer esse anúncio hoje, 2 de fevereiro? 

Padre Davi Pagliarani: A festa da Purificação da Santíssima Virgem é muito significativa dentro da 
Fraternidade. É o dia em que os candidatos ao sacerdócio vestem a batina. A Apresentação de Nosso 
Senhor no Templo, que hoje celebramos, lembra aos candidatos que a chave da sua formação e da sua 
preparação para as ordens está no dom de si mesmo, que passa pelas mãos de Maria. Trata-se de uma festa 
mariana de extrema importância, pois, ao anunciar uma espada de dor a Nossa Senhora, Simeão manifesta 
claramente o papel que ela tem de corredentora ao lado de seu divino Filho. Vemo-la associar-se a Nosso 
Senhor desde o início da sua vida terrena até a consumação do seu sacrifício no Calvário. Assim também, 
Nossa Senhora acompanha o futuro sacerdote durante a sua formação e ao longo de toda a vida: é ela quem 
continua a formar Nosso Senhor em sua alma. 

2. Esse anúncio vinha sendo objeto de vários rumores nos últimos meses, especialmente desde o 
falecimento de Dom Tissier de Mallerais, em outubro de 2024. Por que o senhor esperou até agora? 

Assim como Dom Lefebvre em seu tempo, a Fraternidade tem sempre o cuidado de não se antecipar à 
Providência, mas segui-la, deixando-se guiar pelos seus sinais. Uma decisão tão importante não pode ser 
tomada levianamente, nem com precipitação.  

Em particular, visto tratar-se de uma questão que evidentemente é do interesse da autoridade suprema da 
Igreja, era necessário antes fazer gestões junto à Santa Sé – coisa que nós fizemos – e aguardar um prazo 
razoável para que pudessem nos responder. Não é uma decisão que poderíamos tomar sem manifestar 
concretamente o nosso reconhecimento da autoridade do Santo Padre. 

3. Na sua homilia, o senhor disse que tinha de fato escrito ao Papa. Poderia contar-nos mais acerca 
disso? 

No verão passado, escrevi ao Santo Padre para lhe pedir uma audiência. Não tendo recebido resposta, 
escrevi-lhe uma nova carta alguns meses mais tarde, de maneira simples e filial, sem lhe esconder nada 
das nossas necessidades. Mencionei nossas divergências doutrinais, mas também o nosso desejo sincero 
de servir incansavelmente a Igreja católica, pois somos servidores da Igreja, apesar do nosso estatuto 
canônico não reconhecido. 



 

2 

Em decorrência desta segunda carta, chegou-nos, há alguns dias, uma resposta de Roma, da parte do 
Cardeal Fernández. Infelizmente, ela não leva de modo algum em consideração a proposta que formulamos, 
nem propõe nada que responda às nossas solicitações. 

Esta proposta, tendo em conta as circunstâncias de todo particulares em que se encontra a Fraternidade, 
consiste concretamente em pedir que a Santa Sé aceite deixar-nos continuar temporariamente em nossa 
situação de exceção, para bem das almas que recorrem a nós. Prometemos ao Papa envidar todos os 
esforços para preservar a Tradição e fazer dos nossos fiéis verdadeiros filhos da Igreja. Parece-me que tal 
proposta é ao mesmo tempo realista e razoável, e que poderia, em si mesma, receber a aprovação do Santo 
Padre. 

4. Mas nesse caso, se o senhor ainda não recebeu essa aprovação, por que razão considera que deve, 
mesmo assim, realizar as consagrações episcopais? 

Trata-se de um expediente extremo, proporcional a uma necessidade real e igualmente extrema. É certo 
que a simples existência de uma necessidade para o bem das almas não significa que, para responder a ela, 
toda e qualquer iniciativa esteja automaticamente justificada. Mas no nosso caso, depois de um longo período 
de espera, de observação e de oração, parece-nos que podemos hoje afirmar que o estado objetivo de grave 
necessidade em que se encontram as almas, a Fraternidade e a Igreja, exige uma decisão dessa ordem. 

Com o legado que nos foi deixado pelo Papa Francisco, as razões de fundo que já haviam justificado as 
sagrações de 1988 subsistem plenamente e parecem mesmo, sob muitos aspectos, ter ganhado uma nova 
premência. O Concílio Vaticano II mais do que nunca segue sendo a bússola que orienta os homens da 
Igreja, e estes, ao que parece, não irão mudar de rumo no futuro próximo. As principais diretrizes que já 
se delineiam para o novo pontificado, em particular por meio do último consistório, só fazem confirmar 
isso: percebe-se nelas uma determinação explícita de conservar a linha de Francisco como um caminho 
irreversível para toda a Igreja. 

“Prometemos ao Papa envidar todos os esforços para preservar a Tradição  
e fazer dos nossos fiéis verdadeiros filhos da Igreja.” 

É algo triste de constatar, mas é um fato: numa paróquia comum, os fiéis já não encontram os meios 
necessários para assegurar a sua salvação eterna. Isso diz respeito, em particular, à pregação integral da 
verdade e da moral católicas, bem como à administração dos sacramentos tal como a Igreja desde sempre 
o tem feito. Temos aí um resumo do que é o estado de necessidade. E nesse contexto crítico, os nossos 
bispos estão envelhecendo, e com o crescimento contínuo do apostolado, já não são suficientes para 
responder às demandas dos fiéis no mundo inteiro. 

5. Em que sentido o senhor considera que o consistório do mês passado confirma a direção tomada 
pelo Papa Francisco? 

Naquela ocasião, o cardeal Fernández, em nome do papa Leão, convidou a Igreja a retornar à intuição 
fundamental de Francisco, expressa em Evangelii gaudium, sua encíclica-chave: trata-se, de um modo 
geral, de reduzir o anúncio do Evangelho à sua expressão primitiva essencial, valendo-se de fórmulas muito 
concisas e impactantes – o “querigma” –, tendo em vista uma “experiência”, um encontro imediato com 
Cristo, deixando de lado todo o resto, por mais precioso que seja – em termos concretos, o conjunto dos 
elementos da Tradição, tidos por acessórios e secundários. É esse método de nova evangelização que 
produziu o vazio doutrinal característico do pontificado de Francisco, fortemente sentido por todo um 
setor da Igreja. 

É evidente que, numa perspectiva como essa, é sempre necessário preocupar-se em oferecer respostas 
novas e adequadas às questões que vão surgindo: essa tarefa, porém, deve ser realizada por meio da 
reforma sinodal, e não pela redescoberta das respostas clássicas e sempre válidas fornecidas pela Tradição 
da Igreja. Foi assim, no “sopro do Espírito” dessa reforma sinodal, que Francisco conseguiu impor a toda 
a Igreja decisões catastróficas, como a que autoriza a comunhão dos divorciados que se casaram de novo 
ou a bênção de casais do mesmo sexo. 



 

3 

Em síntese: de um lado, pelo “querigma”, isola-se o anúncio do Evangelho de todo o corpus da doutrina e 
da moral tradicionais; de outro, pela sinodalidade, substituem-se as respostas tradicionais por decisões 
aleatórias, frequentemente absurdas e doutrinalmente injustificáveis. O próprio Cardeal Zen considera esse 
método manipulador e julga blasfemo atribuí-lo ao Espírito Santo. E receio que infelizmente ele tenha razão. 

6. O senhor fala em servir à Igreja, mas, na prática, a Fraternidade pode dar a impressão de desafiar 
a Igreja, sobretudo no caso de sagrações episcopais. Como o senhor explica isso ao Papa? 

Servimos à Igreja, antes de tudo, servindo às almas. Trata-se de um fato objetivo, independentemente de 
qualquer outra consideração. A Igreja, em sua essência, existe para as almas: tem por finalidade sua 
santificação e salvação. Todos os belos discursos, os mais diversos debates, os grandes temas sobre os 
quais se discute ou se poderia discutir, não têm sentido nenhum se não tiverem como objetivo a salvação 
das almas. É importante lembrar isso, pois hoje existe o perigo de a Igreja ocupar-se de tudo e de nada ao 
mesmo tempo. A preocupação ecológica, por exemplo, ou a defesa dos direitos das minorias, das mulheres 
ou dos imigrantes, trazem o risco de nos fazer perder de vista a missão essencial da Igreja. Se a 
Fraternidade São Pio X luta por manter a Tradição, com tudo o que isso acarreta, é unicamente porque 
esses tesouros são indispensáveis para a salvação das almas, e porque nada mais busca além disto: o bem 
das almas e o do sacerdócio ordenado à sua santificação. 

“Numa paróquia comum, os fiéis já não encontram os meios necessários  
para assegurar a sua salvação eterna.  

Temos aí um resumo do que é o estado de necessidade.” 

Ao agir assim, pomos a serviço da própria Igreja aquilo que nós mantemos. Oferecemos à Igreja não um 
museu de coisas antigas e empoeiradas, mas a Tradição em sua plenitude e fecundidade; a Tradição que 
santifica as almas, que as transforma, que suscita vocações e famílias autenticamente católicas. Noutras 
palavras, é para o próprio Papa, enquanto tal, que mantemos esse tesouro, até o dia em que o seu valor 
seja novamente compreendido e o Papa queira usar desse tesouro para o bem de toda a Igreja. Pois é a Ela 
que pertence a Tradição. 

7. O senhor fala do bem das almas, mas a Fraternidade não tem missão sobre as almas. Pelo 
contrário, foi canonicamente suprimida há mais de cinquenta anos. Com base em quê se pode 
justificar uma missão da Fraternidade junto às almas? 

Trata-se simplesmente de uma questão de caridade. Não queremos atribuir-nos uma missão que não 
temos. Mas, ao mesmo tempo, não podemos ficar de braços cruzados diante da aflição espiritual das almas 
que estão, cada vez mais, perplexas, desorientadas e perdidas. Elas clamam por socorro. E, depois de 
terem procurado por muito tempo, é natural que seja nas riquezas da Tradição da Igreja integralmente 
vivida onde irão encontrar, com profunda alegria, a luz e o consolo. Em relação a essas almas, temos uma 
verdadeira responsabilidade, ainda que não tenhamos nenhuma missão oficial: se alguém vê na rua uma 
pessoa em perigo, tem o dever de lhe prestar socorro de acordo com as suas possibilidades, ainda que não 
seja bombeiro nem policial. 

Dessa forma, o número de almas que nos têm procurado vem crescendo sem parar com o passar dos anos, 
e inclusive aumentou consideravelmente na última década. Ignorar as suas necessidades e abandoná-las 
seria o mesmo que traí-las e, assim, trair a própria Igreja, pois, não custa repetir: a Igreja existe para as 
almas e não para alimentar discursos vãos e fúteis. 

Essa caridade é um dever que preside a todos os demais. É o próprio direito da Igreja que prescreve que 
seja assim. No espírito do direito da Igreja, que é a expressão jurídica dessa caridade, o bem das almas vem 
antes de tudo. Representa verdadeiramente a lei das leis, à qual todas as demais estão subordinadas e 
contra a qual nenhuma lei eclesiástica pode prevalecer. O axioma suprema lex, salus animarum – a 
salvação das almas é a lei suprema – é uma máxima clássica da tradição canônica, retomada explicitamente 
pelo cânon final do Código de 1983; no atual estado de necessidade, é desse princípio superior que 
depende, em última instância, toda a legitimidade do nosso apostolado e da nossa missão junto às almas 
que vêm nos procurar. Trata-se, para nós, de um papel de suplência, em nome dessa mesma caridade. 



 

4 

8. O senhor está ciente de que, ao considerar novas sagrações episcopais, poderia colocar os fiéis que 
recorrem à Fraternidade diante de um dilema: ou a escolha da Tradição integral, com tudo o que 
isso implica, ou a “plena” comunhão com a hierarquia da Igreja? 

Esse dilema é, na realidade, apenas aparente. É evidente que um católico deve manter, ao mesmo tempo, 
a Tradição integral e a comunhão com a hierarquia. Não pode escolher entre esses bens, que são ambos 
necessários. 

Porém o que com demasiada frequência se esquece é que a comunhão está fundada essencialmente na fé 
católica, com tudo o que isso implica: a começar por uma verdadeira vida sacramental e pelo exercício de 
um governo que prega essa mesma fé e faz com que ela seja posta em prática, usando de sua autoridade 
não de modo arbitrário, mas realmente em vista do bem espiritual das almas que lhe foram confiadas. 

É justamente para garantir esses fundamentos, essas condições necessárias à própria existência da 
comunhão na Igreja, que a Fraternidade não pode aceitar aquilo que se opõe a essa comunhão e a desvirtua, 
ainda quando, paradoxalmente, isso vem daqueles mesmos que exercem a autoridade na Igreja. 

9. Poderia dar-nos um exemplo concreto daquilo que a Fraternidade não pode aceitar? 

O primeiro exemplo que me vem em mente remonta ao ano de 2019, quando o Papa Francisco, por ocasião 
da sua visita à península arábica, assinou junto com um imã a famosa declaração de Abu Dhabi. Nela ele 
afirmava, juntamente com o chefe muçulmano, que a pluralidade das religiões como tal era algo desejado 
pela Sabedoria divina. 

É evidente que uma comunhão que se fundasse na aceitação de tal afirmação, ou que a incluísse, 
simplesmente não seria católica, pois implicaria um pecado contra o primeiro mandamento e a negação do 
primeiro artigo do Credo. Considero que uma afirmação como aquela é mais do que um simples erro. É 
algo simplesmente inconcebível. Não pode ser o fundamento de uma comunhão católica, mas antes a causa 
da sua dissolução. Creio que um católico deveria preferir o martírio antes que aceitar semelhante afirmação. 

10. Em todo o mundo, a percepção dos erros denunciados desde há muito tempo pela Fraternidade 
vem crescendo, especialmente na internet. Não seria conveniente deixar que esse movimento se 
desenvolvesse, confiando na Providência, em vez de intervir por meio de um gesto público tão 
impactante como o são as sagrações episcopais? 

Trata-se de um movimento certamente positivo, e não podemos deixar de nos alegrar por ele. Decerto vem 
ilustrar a legitimidade daquilo que a Fraternidade defende, e cabe encorajar essa difusão da verdade por 
todos os meios disponíveis. Dito isso, trata-se de um movimento que tem limites, pois o combate da fé não 
pode restringir-se nem esgotar-se em discussões e posicionamentos que têm por arena a internet ou as 
redes sociais. 

É claro que a santificação de uma alma depende de uma profissão de fé autêntica, mas esta deve levar 
afinal a uma verdadeira vida cristã. Ora, no domingo as almas não precisam consultar uma plataforma da 
internet; precisam de um sacerdote que as confesse e instrua, que celebre para elas a Santa Missa, que as 
santifique verdadeiramente e as conduza a Deus. As almas precisam de sacerdotes. E, para que haja 
sacerdotes, é preciso haver bispos, e não “influencers”. Noutras palavras, é preciso voltar à realidade, isto 
é, à realidade das almas e das suas necessidades objetivas concretas. As sagrações episcopais não têm 
outra finalidade a não ser esta: garantir, para os fiéis ligados à Tradição, a administração do sacramento da 
Confirmação, da Ordem e de tudo o que deles decorre. 

11. O senhor não teme que, apesar das suas boas intenções, a Fraternidade possa, de algum modo, 
acabar por se achar a Igreja, ou atribuir-se um papel insubstituível? 

De modo algum a Fraternidade deseja colocar-se no lugar da Igreja ou assumir a missão dela; pelo contrário, 
conserva uma profunda consciência de existir unicamente para servi-la, apoiando-se exclusivamente 
naquilo que a própria Igreja sempre e universalmente pregou, acreditou e realizou. 

A Fraternidade, além disso, tem plena consciência de que não é ela que salva a Igreja, pois somente Nosso 
Senhor guarda e salva a sua Esposa – Ele que nunca deixa de velar por ela. 

A Fraternidade é tão somente, em circunstâncias que não foram escolhidas por ela, um meio privilegiado 
para se permanecer fiel à Igreja. Atenta à missão da sua Mãe, que durante vinte séculos alimentou os seus 



 

5 

filhos pela doutrina e pelos sacramentos, a Fraternidade consagra-se filialmente à preservação e à defesa 
da Tradição integral, usando de uma liberdade sem paralelo, a fim de poder permanecer fiel a esse legado. 
Segundo a expressão de Dom Lefebvre, a Fraternidade é somente uma obra “da Igreja católica, que 
continua a transmitir a doutrina”; o seu papel é como o de um “carteiro que leva uma carta”. E o seu maior 
desejo é que todos os pastores católicos se juntem a ela no cumprimento desse dever. 

12. Voltemos ao Papa. O senhor considera realista pensar que o Santo Padre possa aceitar, ou sequer 
tolerar, que a Fraternidade consagre bispos sem mandato pontifício? 

O Papa é, antes de tudo, um pai. Como tal, é capaz de discernir uma intenção reta, uma vontade sincera 
de servir a Igreja e, sobretudo, um verdadeiro caso de consciência numa situação excepcional. Esses 
elementos são objetivos, como todos os que conhecem a Fraternidade podem reconhecer, mesmo sem 
necessariamente partilhar das suas posições. 

13. Isso é compreensível em teoria. Mas o senhor pensa que, concretamente, Roma possa tolerar uma 
decisão desse tipo por parte da Fraternidade? 

O futuro permanece nas mãos do Santo Padre e, evidentemente, nas da Providência. No entanto, é preciso 
reconhecer que a Santa Sé é por vezes capaz de dar mostras de um certo pragmatismo, e mesmo de uma 
flexibilidade surpreendente, quando está convencida de agir para o bem das almas. 

Tomemos o caso muito atual das relações com o governo chinês. Apesar de um verdadeiro cisma da Igreja 
patriótica chinesa; apesar de uma perseguição ininterrupta contra a Igreja do Silêncio, fiel a Roma; apesar 
de acordos repetidamente renovados e em seguida violados pelo governo chinês: apesar de tudo isso, em 
2023 o Papa Francisco aprovou a posteriori a nomeação do bispo de Xangai pelas autoridades chinesas. 
Mais recentemente, o Papa Leão XIV acabou aceitando a posteriori a nomeação do bispo de Xinxiang, 
designado do mesmo modo durante a vacância da Sé Apostólica, enquanto o bispo fiel a Roma, várias vezes 
encarcerado, ainda estava encarregado da diocese. Em ambos os casos, trata-se evidentemente de prelados 
favoráveis ao governo, impostos unilateralmente por Pequim com o objetivo de controlar a Igreja Católica 
na China. Convém notar que não se trata aqui de meros bispos auxiliares, mas sim de bispos residenciais, 
isto é, os pastores ordinários da sua respectiva diocese (ou prefeitura), com jurisdição sobre os sacerdotes 
e os fiéis locais. Em Roma, sabe-se muito bem com que finalidade esses pastores foram escolhidos e 
impostos unilateralmente. 

“A Fraternidade São Pio X nada mais busca além disto: o bem das almas  
e o do sacerdócio ordenado à sua santificação.” 

O caso da Fraternidade é bem diferente: é evidente que não estamos aí para favorecer um poder comunista 
ou anticatólico, mas apenas para salvaguardar os direitos de Cristo Rei e da Tradição da Igreja, num 
momento de crise e de confusão generalizadas em que estes direitos se encontram gravemente 
comprometidos. As intenções e as finalidades evidentemente não são as mesmas. O Papa sabe disso. Além 
do quê, o Santo Padre sabe muito bem que a Fraternidade de modo nenhum pretende conferir aos seus 
bispos qualquer jurisdição que seja, o que equivaleria a criar uma Igreja paralela. 

Francamente, não vejo como o Papa poderia recear um perigo maior para as almas da parte da 
Fraternidade que da parte do governo de Pequim. 

14. O senhor acha que, no que diz respeito à missa tradicional, a necessidade das almas é hoje tão 
grave quanto em 1988? Após as vicissitudes por que passou o rito de São Pio V, sua liberação por 
Bento XVI em 2007, as restrições impostas por Francisco em 2021... em que direção estamos indo 
com o novo Papa? 

Até onde me é dado saber, o Papa Leão XIV guardou certa discrição sobre esse tema, que tem suscitado 
grande expectativa no mundo conservador. Mas há bem pouco tempo um texto do Cardeal Roche sobre a 
liturgia, inicialmente destinado aos cardeais que participavam do consistório do mês passado, veio a 
público. Não há razão para duvidar que esse texto corresponde, em suas linhas gerais, à orientação 



 

6 

desejada pelo Papa. Trata-se de um texto muito claro e, sobretudo, lógico e coerente. Infelizmente, apoia-
se numa premissa falsa. 

Concretamente, esse texto, em perfeita continuidade com Traditionis custodes, condena o projeto 
litúrgico do Papa Bento XVI. Segundo este, o rito antigo e o novo seriam duas formas mais ou menos 
equivalentes, e que em todo caso expressariam a mesma fé e a mesma eclesiologia, sendo, portanto, 
capazes de se enriquecerem mutuamente. Preocupado com a unidade da Igreja, Bento XVI quis promover 
a coexistência dos dois ritos e publicou em 2007 o Motu proprio Summorum Pontificum. Para muitos, 
providencialmente, isso permitiu a redescoberta da Missa de sempre; mas, com o tempo, também fez surgir 
um movimento de questionamento do novo rito, movimento que foi visto como problemático e que 
Traditionis custodes em 2021 procurou conter. 

Fiel a Francisco, o Cardeal Roche por sua vez apregoa a unidade da Igreja, mas segundo uma ideia e por 
meios diametralmente opostos aos de Bento XVI: ao mesmo tempo em que mantém a afirmação de uma 
continuidade entre um rito e outro através da reforma, opõe-se firmemente à sua coexistência. Enxerga 
nela uma fonte de divisão, uma ameaça para a unidade, que deve ser superada pelo retorno a uma autêntica 
comunhão litúrgica: “O bem primordial da unidade da Igreja não se obtém ‘congelando’ a divisão, mas ao 
encontrarmo-nos todos na partilha daquilo que não pode deixar de ser partilhado”. A Igreja “deve ter um 
único rito”, em plena harmonia com o verdadeiro sentido da Tradição. 

Como princípio, é justo e coerente, pois a Igreja, tendo uma só fé e uma só eclesiologia, não pode deixar 
de ter uma só liturgia capaz de expressá-las adequadamente… Mas o princípio foi mal aplicado, pois, 
seguindo a lógica da nova eclesiologia pós-conciliar, o Cardeal Roche concebe a Tradição como algo 
evolutivo, e o novo rito como a sua única expressão viva para o nosso tempo; o valor do rito tridentino não 
pode, portanto, ser considerado senão como algo que ficou para trás, e o seu uso, quando muito, uma 
“concessão”, “de modo algum uma promoção”. 

Agora, portanto, ficou mais claro que existe uma “divisão” e uma incompatibilidade atual entre os dois 
ritos. Mas não nos enganemos: a única liturgia que expressa adequadamente, de modo imutável e não 
evolutivo, a concepção tradicional da Igreja, da vida cristã, do sacerdócio católico, é aquela de sempre. 
Quanto a este ponto, a oposição da Santa Sé parece, mais do que nunca, irrevogável. 

15. O Cardeal Roche, não obstante, reconhece que existem ainda alguns problemas na aplicação da 
reforma litúrgica. O senhor pensa que isso possa conduzir a uma tomada de consciência quanto 
aos limites dessa reforma? 

É interessante ver que, passados sessenta anos, ainda se reconhece a existência de uma dificuldade real 
na aplicação da reforma litúrgica, cuja riqueza ainda estaria por descobrir: é um refrão que vimos ouvindo 
desde sempre, sempre que se aborda esse tema, e que o texto do Cardeal Roche não deixa de mencionar. 
Porém, em vez de se perguntar sinceramente sobre as deficiências intrínsecas da nova missa, e portanto 
sobre o fracasso geral dessa reforma, em vez de encarar o fato de que as igrejas se esvaziam e as vocações 
diminuem; em vez de se perguntar por que razão o rito tridentino continua a atrair tantas almas… a única 
solução que o Cardeal Roche consegue vislumbrar é uma urgente formação prévia dos fiéis e dos 
seminaristas. 

Sem se dar conta, ele entra num círculo vicioso: na verdade é a própria liturgia que deveria formar as 
almas. Durante quase dois mil anos, as almas, muitas vezes analfabetas, foram edificadas e santificadas 
pela própria liturgia, sem necessidade de nenhuma formação prévia. Não reconhecer a incapacidade 
intrínseca do Novus Ordo para edificar as almas, exigindo ademais uma melhor formação, parece-me ser 
um sinal de cegueira incurável. Chegamos, assim, a paradoxos chocantes: a reforma foi desejada para 
favorecer a participação dos fiéis; ora, estes abandonaram a Igreja em massa, porque essa liturgia insossa 
não foi capaz de alimentá-los; e isso supostamente não teria nada a ver com a própria reforma! 

16. Hoje, em muitos países, ainda existem grupos não ligados à Fraternidade e que no entanto se 
beneficiam do uso do missal de 1962. Tais possibilidades quase não existiam em 1988. Não 
constituiriam eles uma alternativa suficiente para o momento, tornando assim prematuras novas 
sagrações episcopais? 

A pergunta que devemos fazer é a seguinte: tais possibilidades correspondem àquilo de que a Igreja e as 
almas têm necessidade? Respondem de maneira suficiente à necessidade das almas? 



 

7 

É inegável que, onde quer que a missa tradicional seja celebrada, é o verdadeiro rito da Igreja que 
resplandece, com esse profundo senso do sagrado que não se encontra no novo rito. Contudo, não se pode 
deixar de lado o contexto em que essas celebrações ocorrem. Ora, independentemente da boa vontade 
desta ou daquela pessoa, o contexto parece claro, sobretudo desde o Traditionis Custodes, confirmado 
aliás pelo Cardeal Roche: trata-se de uma Igreja onde o único rito oficial “normal” é o de Paulo VI. A 
celebração do rito de sempre se dá, portanto, num regime que podemos chamar de exceção: os adeptos 
desse rito recebem, por benevolência gratuita, dispensas que lhes permitem celebrá-lo, mas estas se 
inserem na lógica da nova eclesiologia e supõem, por isso, que a nova liturgia continua a ser o critério da 
piedade dos fiéis e a expressão autêntica da vida da Igreja. 

17. Por que o senhor diz que não é possível deixar de lado esse contexto de exceção? Não há algum 
bem nisso, apesar de tudo? Quais as consequências concretas que deveríamos lamentar? 

Dessa situação resultam pelo menos três consequências nefastas. A mais imediata é uma profunda 
fragilidade estrutural. Os sacerdotes e os fiéis que gozam de certos privilégios que lhes permitem fazer uso 
da liturgia tridentina vivem angustiados pelo que o dia de amanhã pode trazer: afinal, privilégio não é 
direito. Enquanto a autoridade os tolerar, podem dedicar-se à sua prática religiosa sem serem 
incomodados. Mas, tão logo a autoridade formule certas exigências, imponha certas condições ou revogue 
de uma hora para outra, por uma razão qualquer, as permissões outorgadas, tanto sacerdotes como fiéis 
se veem numa situação conflituosa, sem meio de se defenderem e com isso garantirem de modo eficaz os 
auxílios tradicionais com os quais as almas têm o direito de contar. Ora, como evitar de modo duradouro 
tais casos de consciência quando, entre duas concepções inconciliáveis da vida da Igreja, encarnadas em 
duas liturgias incompatíveis, uma tem direito de cidadania, ao passo que a outra é apenas tolerada? 

Para além do quê – e isso me parece mais grave – já não se entende a razão por que esses grupos querem 
a liturgia tridentina, o que compromete gravemente os direitos públicos da Tradição da Igreja e, com isso, 
o bem das almas. Com efeito, se a Missa de sempre pode aceitar que a missa moderna seja celebrada em 
toda a Igreja, e se se contenta em gozar de um privilégio particular, ligado a uma preferência ou a um 
carisma próprio, como entender que essa Missa de sempre se opõe irremediavelmente à missa nova, e que 
continua a ser a única liturgia verdadeiramente católica de toda a Igreja, e que ninguém pode ser impedido 
de a celebrar? Como ter consciência de que a missa de Paulo VI não pode ser reconhecida, porque constitui 
um afastamento considerável da teologia católica da Santa Missa, e que ninguém pode ser obrigado a 
celebrá-la? E como afastar de modo eficaz as almas dessa liturgia envenenada, para que venham beber nas 
fontes puras da liturgia católica? 

“A Fraternidade é tão somente, em circunstâncias que não foram escolhidas por ela, 
um meio privilegiado para se permanecer fiel à Igreja.” 

Por fim temos uma consequência mais remota decorrente das duas anteriores, a saber, que a necessidade 
de evitar comportamentos que causem incômodo, a fim de não comprometer uma estabilidade frágil, reduz 
numerosos pastores a um silêncio forçado, quando seria preciso levantar a voz contra este ou aquele 
ensinamento escandaloso que corrompe a fé ou a moral. A necessária denúncia dos erros que destroem a 
Igreja, exigida pelo próprio bem das almas ameaçadas por esse alimento envenenado, fica assim paralisada. 
Esclarece-se em privado uma que outra pessoa, quando ainda se consegue discernir a nocividade de tal ou 
qual erro, mas já não passa de um tímido cochicho, em que a verdade mal consegue ser dita com a liberdade 
que requer… sobretudo em se tratando de combater princípios tacitamente aceitos. Mais uma vez, são as 
almas que deixam de ser iluminadas e que são privadas do pão da doutrina, do qual, não obstante, 
continuam  famintas: com o tempo, isso vai modificando progressivamente as mentalidades e conduzindo 
pouco a pouco à aceitação geral e inconsciente das diversas reformas que afetam a vida da Igreja. Também 
em relação a essas almas, a Fraternidade sente a responsabilidade de esclarecê-las e de não as abandonar. 

Não se trata de apontar o dedo nem de julgar quem quer que seja, mas de abrir os olhos e constatar os 
fatos. Ora, somos obrigados a reconhecer que, na medida em que o uso da liturgia tradicional fica 
condicionado à aceitação pelo menos implícita das reformas conciliares, os grupos que disso se beneficiam 
não podem constituir uma resposta adequada às necessidades profundas por que passam a Igreja e as 
almas. É, para retomar uma ideia já antes expressa, preciso, pelo contrário, estar em condições de oferecer 



 

8 

aos católicos de hoje a verdade sem concessões, ministrada incondicionalmente, junto com os meios de 
viver dela integralmente, para a salvação das almas e o bem de toda a Igreja. 

18. De todo modo, o senhor não acha que Roma poderia mostrar-se mais generosa no futuro, em 
relação à Missa tradicional? 

Não é impossível que Roma venha a adotar no futuro uma atitude mais aberta, como já ocorreu em 1988, 
em circunstâncias análogas, quando o uso do missal antigo foi outorgado a alguns grupos, numa tentativa 
de afastar os fiéis da Fraternidade. Caso isso viesse de novo a acontecer, seria algo muito político e muito 
pouco doutrinal: o missal tridentino destina-se exclusivamente a adorar a majestade divina e a alimentar a 
fé; não poderia ser instrumentalizado como uma ferramenta de ajustamento pastoral ou como uma variável 
de apaziguamento. 

Mas ainda assim, uma benevolência maior ou menor nada mudaria quanto à nocividade do contexto 
descrito acima e portanto não mudaria substancialmente a situação. 

Além disso, o cenário é na verdade mais complexo: em Roma, o Papa Francisco e o Cardeal Roche se deram 
conta de que, ao estender o uso do missal de São Pio V, desencadeia-se inevitavelmente um 
questionamento da reforma litúrgica e do Concílio, em proporções incômodas e sobretudo incontroláveis. 
É, portanto, difícil prever o que irá acontecer, mas o perigo de encerrar-se dentro de lógicas mais políticas 
do que doutrinárias é real. 

19. O que o senhor gostaria de dizer em especial aos fiéis e aos membros da Fraternidade? 

Gostaria de lhes dizer que o momento presente é, antes de tudo, um tempo de oração, de preparação dos 
corações, das almas e também das inteligências, a fim de nos dispormos à graça que essas sagrações 
representam para toda a Igreja. Isso deve ser vivido no recolhimento, na paz e na confiança na Providência, 
que nunca abandonou a Fraternidade, nem irá abandoná-la desta vez. 

20. O senhor ainda espera poder encontrar-se com o Papa? 

Sim, sem dúvida. Parece-me extremamente importante poder conversar com o Santo Padre, e há muitas 
coisas que eu gostaria de partilhar com ele, e que não pude lhe expor por escrito. Infelizmente, a resposta 
recebida da parte do Cardeal Fernández não fala em nenhum lugar de uma possível audiência com o Papa. 
Pelo contrário, evoca a ameaça de novas sanções. 

21. Que fará a Fraternidade se a Santa Sé decidir condená-la? 

Em primeiro lugar tenhamos em mente que, em tais circunstâncias, eventuais penas canônicas não teriam 
nenhum efeito real. 

No entanto, caso viessem a ser pronunciadas, não há dúvida de que a Fraternidade, sem amargura, 
aceitaria esse novo sofrimento, assim como aceitou os sofrimentos passados, oferecendo-os sinceramente 
para o bem da própria Igreja. É pela Igreja que a Fraternidade trabalha. E ela tem a certeza de que, se tal 
situação viesse a ocorrer, seria necessariamente temporária, pois a Igreja é divina e Nosso Senhor não a 
abandona. 

A Fraternidade continuará, pois, a fazer o melhor que pode, na fidelidade à Tradição católica e a servir 
humildemente a Igreja, respondendo às necessidades das almas. E continuará a rezar filialmente pelo Papa, 
como sempre tem feito, na espera de poder ver-se um dia livre dessas eventuais sanções injustas, como se 
deu em 2009. Estamos certos de que um dia as autoridades romanas reconhecerão com gratidão que essas 
sagrações episcopais contribuíram providencialmente para mantermos a fé, para a maior glória de Deus e 
a salvação das almas. 

 

Entrevista concedida em Flavigny-sur-Ozerain em 2 de fevereiro de 2026 
na festa da Purificação da Santíssima Virgem 


	Entrevista com o Superior-Geral  da Fraternidade Sacerdotal São Pio X
	«Suprema lex, salus animarum»

